
1 
 

Tinguely: „Es bewegt sich alles, Stillstand gibt es nicht.“   Eine kontemplative 

Erörterung zur Suche auf dem Weg zu sich selbst (Detlef Streich, Fassung vom 

3.1.2026) 

 

„Enger und weiter Horizont“, Skulptur von Martin Buchard auf der Ehinger Alb, siehe Bilder mit 

Beschreibung: Lebens-Horizont-Weg – Atelier Burchard (atelier-burchard.de) 

ᐅ Gehen ist Magie: Der Besinnungsweg auf der Ehinger Alb | Reisemagazin HolidayCheck  

 

Thesen: 

Der Weg ist das Ziel (?) 

trifft als Maxime für Westeuropäer nicht zu. Wir leben nicht nur im Augenblick und können 

nicht ohne Wünsche und Begehren in die Zukunft gehen. Sondern wir haben Ziele und 

Vorstellungen und streben sie teleologisch an,  müssen aber auch damit leben lernen, dass wir 

Vieles nicht oder nicht mehr erreichen können. Unser Weg kann  also nicht von den uns 

angehenden, vielfältigen Bedingungen, die unser Leben begleiten und den persönlichen 

Wünschen entkontextualisiert werden, ohne unser genuin westliches Menschsein zu 

ignorieren. 

Der Weg entsteht beim Gehen (?) 

trifft zwar grundsätzlich zu, weil wir bei auftretenden Störungen unsere oft genau 

strukturierten Vorplanungen und Wünsche immer wieder korrigieren und Entscheidungen neu 

treffen müssen zwischen A oder B und vielleicht noch C, weil unsere Ziele nicht mehr wie 

vormals gedacht erreicht werden können. Aber wirklich richtungsweisende und 

lebensverändernde Weichenumstellungen finden dabei im Leben - wenn überhaupt - nur sehr 

https://atelier-burchard.de/lebens-horizont-weg/
https://www.holidaycheck.de/away/gehen-ist-magie


2 
 

selten statt. Das Bild des „entstehenden Weges“ suggeriert zudem bei anderer Lesart 

unterschwellig, dass wir jederzeit die Richtung unseres Weges nach Belieben ändern könnten. 

Dies ist aber nur theoretisch der Fall, denn, um es einfach auszudrücken: Aus unserer Haut 

können wir nicht heraus. Wohl aber können Ereignisse auf uns zukommen – innerliche wie 

äußerliche -, die in Folge als Konfrontation mit der bisherigen Vorstellung von uns selbst und 

unserer gewünschten Zukunft zwingend ein vielleicht radikales Umdenken erforderlich 

machen. Nicht in jedem Fall gelingt das, das Leben kann auch an innerlichen und  äußerlichen 

Gegebenheiten scheitern. 

Dafür gibt es Gründe und Ursachen. 

Antithesen: 

Der Weg der meisten Menschen kann nicht in unbedingter Freiheit gegangen werden, sondern 

ist eingeschränkt durch die sozialen äußeren Bedingungen und  individuelle Maximen bzw. 

gelernten Verhaltensmuster und bisher gemachten Lern- und Lebenserfahrungen, besonders in 

den ersten sechs Lebensjahren, in denen sich der Charakter des eigenen Ichs formt. Nur 

innerhalb dieser im Gehirn verankerten konstitutiven psychischen Varietäten des 

individuellen Seins  können Entscheidungen getroffen werden, die  in den bestehenden 

Rahmenbedingungen zur Disposition stehen. Dabei handeln wir teils spontan, teils planerisch. 

Manche Entscheidungen können rational durch Güterabwägungen überlegt entschieden 

werden, andere sind intuitiv, impulsiv und von Gefühlen geleitet/bestimmt und mitunter sogar 

wenig bis gar nicht rational begründet. Eine zweite Determinante unseres Handelns ist 

genetisch bedingt. Zwei Geschwister mit durchaus ähnlicher Sozialisation können dennoch 

unterschiedliche Charaktere und Verhaltensmuster entwickeln. Auch Emotionen begleiten uns 

dabei, ähnlich steuernd wie die meist auch nicht bewusst wahrgenommene Musik in einem 

Film, die uns erst gefühlsmäßig miterleben lässt, was in der Szene im Bild gezeigt wird. 

Ähnliches geschieht auf unserm Weg im Gehirn. 

Anders ausgedrückt: Der Horizont eines Frosches im Brunnen ist begrenzt durch den 

Brunnenrand und lässt nur einen kleinen Ausblick auf die Welt zu. Die riesige weite Welt in 

all ihren Dimensionen wird er nie wahrnehmen können.   

Der Mensch aber ist kein Frosch, sondern sich seiner eigenen Existenz und damit 

verbundenen Begrenztheit bewusst und  somit in der Lage, sich über diese ihm mitgegebene 

Begrenztheit hinaus weiter zu entwickeln.  

Fakt ist: Jedes menschliche Gehirn  verarbeitet - nicht vom Bewusstsein gesteuert - permanent 

alle dem Menschen begegnenden Situationen der ihn umgebenden Wirklichkeit und bewertet 

sie dabei augenblicklich als richtig oder falsch, als positiv oder  negativ, als gefährlich oder 

ungefährlich und fügt sie zu einem „Bild“  zusammen. Diese Bewertung bestimmt, was wir 

im Augenblick oder in Folge tun oder lassen und begleitend fühlen, nicht die Wirklichkeit 

oder Situationen an sich, die phänomenologisch in ihrer differenzierten Komplexität niemals 

umfänglich wahrgenommen werden kann. Das führt  zu Handlungen, die teils strategisch und 

teils spontan emotional erfolgen,  manchmal aber auch durch situativ entstehende 

Überforderungen derart Angst erzeugend sind, dass der Betroffene aus seiner Gemüts- und 



3 
 

Gefühlslage nicht mehr herausfinden kann, sich gedanklich im Kreis bewegt und im Handeln 

völlig blockiert ist. 

Ein Traumbild: Man steht an einem kleinen See und sieht in kurzer Entfernung Menschen von 

rechts nach links quer über den See zum anderen Ufer schwimmen. Ich entscheide, das auch 

zu wollen und springe von meiner Seite aus mit einem Kopfsprung ins Wasser. Im Wasser 

merke ich, dass ich in einem Gewirr von Pflanzen und sehr vielen großen, grauen und 

glitschigen Fischen stecke (von außen nicht zu sehen) und will zur Schwimmstrecke laufen, 

stecke dabei aber bis zu den Knien im Schlamm.  

Das Wasser ist hier das Bild für das im Hirn tief verankerte Unbewusste und letztlich die 

subjektive  Subsumierung aller bisherigen Erlebnisse, die teils Angst erzeugend, teils 

euphorisierend das Handeln bestimmen und damit das Leben und die zu treffenden 

Entscheidungen steuern.  Das Gehirn ist dabei permanent mit den umgebenden Kontexten im 

Austausch und trifft Bewertungen, die die Entscheidungen, etwas zu  tun oder zu unterlassen, 

sich an etwas zu binden oder davon zu trennen, zu lachen oder zu weinen, unbemerkt 

bestimmen. 

Diese unbewusst sich vollziehende  Bewertung des Gehirns wird nur dann zumindest 

teilweise steuerbar, wenn der Mensch sich der inneren Ursachen seiner grundlegenden 

Entscheidungsmechanismen durch aktive Reflektion und Hinterfragung analytisch bewusst 

wird. Nur dann können die von frühester Kindheit an und auch später eingeprägten Ursachen 

der bestehenden Verhaltensmuster, die  teilweise sogar kontraproduktiv und lebensfeindlich 

sein können, durch eine introspektive Analyse – meist unter therapeutischer Begleitung - in 

sinnvolle Verhaltensstrategien umgewandelt werden. Wenn es dabei dann um Veränderungen 

des inneren Selbst geht, ist das eine anstrengende Arbeit, bisherige Ansichten, Haltungen oder 

auch nur Gewohntes loszulassen, obwohl es den eigenen Weg zu sich selbst behindert oder 

sogar verunmöglicht. Die Erkenntnis der Notwendigkeit, sich auf einen neuen Weg begeben 

zu müssen, kommt aber nur in kleinen Schritten, kann nicht erzwungen werden, sondern setzt 

sich, im besten Fall, nur langsam durch - Sackgassen und Irrwege inbegriffen! Dieser Weg ist 

dann aber kein Müssen, das wäre ein äußerlicher Zwang, sondern ist ein eigenes Wollen von 

innen heraus auf Grund zuvor gewonnener Erkenntnisse. 

Das Gehirn mit den gewohnten Denk- und Gefühlsbahnen und damit auch das Handeln und 

gesamte Menschsein ist aber glücklicher Weise keinesfalls statisch, sondern tatsächlich 

plastisch und damit wandelbar. Besonders in Beziehungen mit Menschen, mit denen wir 

enger verbunden sind, sind die bisherigen Reiz-Reaktionsmuster der neuronalen Hauptstraßen 

des Gehirns durchaus wandelbar, und dies auch ohne direktes Wollen, z.B. durch spontanes 

Verliebt-Sein. Dadurch können sich das eigene Bewusstsein erweiternde  Erlebnis-, 

Gedanken- und Gefühlsräume eröffnen, von denen man bislang nicht einmal wusste, dass sie 

überhaupt existieren oder für das eigene Leben relevant sein können. Auch konventionelle 

und durch Gruppenzwang religiöser Art indoktrinierte Setzungen aus der Kindheit, die den 

Horizont begrenzen und dadurch kreative Handlungs- und Lebensfreiheiten behindernd 

einschränken, lassen sich aufbrechen, ebenso spontan auftretende (irrationale) Ängste, die 

über  bestimmte Ereignisse die eigene Lebenskraft vollständig lähmen können.  



4 
 

In diesem Prozess kann sich der eigene Horizont erweitern: Was vorher unsichtbar, 

unbemerkt oder gar unerfahrbar war, kann durch die eigene Bewegung in Zeit und Raum und 

besonders innerhalb persönlicher Beziehungen neue Wahrnehmungen, Gefühlszulassungen 

und in Folge Reaktionsmöglichkeiten entstehen lassen. In wieweit hier auch genetisch 

determiniertes Verhalten veränderbar ist, kann nicht beantwortet werden, da die Grenzen 

zwischen genetisch bedingten und psychisch erworbenen Handlungsmustern oder Strategien 

nicht eindeutig festzumachen sind. 

Noch ein weiteres beeinflusst kann das menschliche Verhalten wesentlich beeinflussen:  

Die Krümmung der Erde ermöglicht es, in der Ebene ca. 40 km weit zu sehen. Wieweit aber 

lässt sich der eigene Weg im Leben wirklich vorausschauen? Der Mensch, als soziales Wesen 

in einem offenen System verstanden, lebt immer in starken und schwachen 

Wechselwirkungen in und mit seiner direkten Umgebung. Dieses Geschehen wird durch  

mögliche kontingente Ereignisse in der Zukunft – von lat. contingentia: „das, was passiert“, 

„der Zufall -  nicht vorausschaubar. Sie stellen immer eine risikobehaftete  Herausforderung 

und potentielle Bedrohung dar! Das menschliche Sein ist somit einerseits eine mögliche 

Quelle der Freiheit und Freude,  gleichzeitig auch stets der Gefahr einer substanziellen 

Bedrohung ausgeliefert. Es gehören ein wacher Geist und die Bereitschaft zur Veränderung 

dazu, diesen Prozess vom anfänglich engen und einfachen Horizont des Kindes im Laufe der 

Jahre differenziert auszuweiten und sich auf  die innerlich und äußerlich einwirkenden und  

bedrohlich  auftretenden Unschärfen im persönlichen Leben einzulassen und ihnen entgegen 

zu treten.  

Conclusio: 

Das Leben ist nach diesem Erläuterungen folglich kein bloßes „Wandern von einemTag zum 

andern“, sondern  Arbeit an und mit oder sogar gegen sich selbst in den eigenen 

Verhaltensmustern. Es verlangt mitunter ein entschiedenes Handeln auf unerwartete 

Zwischenrufe, Stolpersteine, kontingente Ereignisse oder Widerfahrnisse, die den Menschen 

direkt und  unbedingt betreffen. Geburt und Tod sind die Pole, zwischen denen das Leben 

prozesshaft stattfindet. Was aber und wie wird der eigene Weg sein, wenn ein bislang stabil 

geglaubtes Leben fragil wird, z.B. durch eine lebensbedrohliche Erkrankung des 

Lebenspartners, eine wodurch auch immer gescheiterte Existenz, beziehungsbedingte 

Probleme mit Partnern oder Kindern, oder wenn ein bislang fest verinnerlichtes 

Glaubenssytem, was einem zuvor moralischen und ethischen Halt gab, zerbricht?   

Wer bin ich also, wenn ich durch Einbrüche in mein Leben nicht mehr der bin, der ich bis 

eben noch war?  Wie werden Entscheidungen ausfallen, wenn sich meine 

Bewertungskriterien, meine Sicht auf das mich Umgebende verändert hat und sich dadurch 

auch mein eigenes Verhalten? Ändert sich womöglich auch mein  Leben und/oder mein Ich? 

Bin ICH dann ein anderer, oder handle ich nur anders? Ändert sich dann auch mein Sein an 

sich und in der mich umgebenden Wirklichkeit? 

Mit diesen Fragen zur eigenen Identitätsproblematik münden die anfangs zitierten und eher 

schlichten Aphorismen zum Weg des Menschen ins wirklich eigene und eigenverantwortete 

Leben, und es wird -  je nach persönlicher Ausrichtung - in religiöse,  psychologische, 



5 
 

anthroposophische  oder philosophische Felder der Neuorientierung gehen, in denen nach 

Antworten gesucht werden kann.  Aber auch diese neuen Orientierungen könnten, wenn die 

Suche  nur oberflächlich ist und das eigene, innere Sein nicht wirklich berührt,  noch 

außerhalb des eigenen Selbst bleiben. Das sich potentiell neu zu entwickelnde Ich-Gefühl 

bedingt notwendiger Weise, dass der Mensch all seine eigene Kreativität und Produktivität 

jenseits aller bisherigen Konformität und Angepasstheit entdeckt und dabei dann zu der 

persönlichen Freiheit findet, er selbst sein zu dürfen und zu können, und in Folge sich selbst 

als das Zentrum und Subjekt empfindet und sich nicht mehr als Objekt der Interessen anderer  

zu Handlungen verpflichtet fühlt.  Dazu „ gehört auch das Prinzip, dass es keine höhere 

Macht als dieses einzigartige individuelle Selbst gibt, dass der Mensch Mittelpunkt und Zweck 

seines Lebens ist und dass das Wachstum und die Realisierung der Individualität des 

Menschen ein Ziel ist, das niemals irgendwelchen Zwecken untergeordnet werden kann, die 

angeblich noch wertvoller sind.“ Quelle: Erich Fromm (2000) Authentisch leben, S. 59 ff.  

Bei dieser Arbeit, bei der der Mensch entdecken kann, „was ihn unbedingt angeht“ (Paul 

Tillich) und dabei selbst aktiv werdend „all seine emotionalen und intellektuellen 

Möglichkeiten handelnd zum Ausdruck bringt“(Fromm a.a.O.), kommt es aber vor allem auf 

den Prozess selbst an,  und nicht oder weniger auf ein möglicher Weise konkret angestrebtes 

Ziel oder Resultat der Bemühungen (was sogar hinderlich sein kann, weil es die prinzipielle 

Offenheit des neuen Weges einengt).  

Diese Suche des Weges zu sich selbst kann einem niemand abnehmen, wohl aber kann und 

darf man sich auf diesem Weg begleiten lassen von vertrauten Mitmenschen, Partnern, 

Freunden oder qualifizierten Therapeuten, wenn man sich ihnen vertrauensvoll öffnen und 

mitteilen kann und sie die Voraussetzung mit sich bringen, den Anderen in seinem Sein ohne 

eigene Überheblichkeit anzunehmen und ihn auf diesem Weg unterstützend zu begleiten.  

Abgeschlossen wird dieser Prozess, diese Reise zu sich selbst im Sinne einer Suche nach der 

Essenz des eigenen Seins jedoch nie sein, denn solange der Mensch (oder: sein Selbst, der 

eigene Geist, das Gehirn,  die Psyche, die Seele - man bezeichne das, was jeden Menschen 

neben seiner eindeutig physischen Existenz darüber hinaus individuell wirklich ausmacht und 

angeht, je nach eigenem Blickwinkel wie auch immer) diesen Weg gehen kann, wird  sich der  

eigene Horizont mit dem Blick auf sich selbst und  auf  seine Mitmenschen, auf Vieles, was 

ihn umgibt,  vielleicht weiten, aber es werden die Fragen und mit ihnen „des Lebens Ruf an 

uns niemals enden!“ (Hesse), denn 

„es bewegt sich alles, Stillstand gibt es nicht. Lasst Euch nicht von überlebten 

Zeitbegriffen beherrschen. […] Hört auf, der Veränderlichkeit zu widerstehen. […] 

Gebt es auf, immer wieder „Werte“ aufzustellen, die doch in sich zusammenfallen. 

[…] Lasst es sein, Kathedralen  und Pyramiden aufzubauen, die zerbröckeln wie 

Zuckerwerk. […] Lebt im Jetzt, lebt auf und in der Zeit. […] “  

Aus dem Manifest des Bewegungskünstlers Tinguely von 1959, Quelle: Tinguely 

History | Museum Tinguely Basel 

 

https://www.tinguely.ch/de/ahoy/mt-ahoy/tinguely-history/duesseldorf.html
https://www.tinguely.ch/de/ahoy/mt-ahoy/tinguely-history/duesseldorf.html


6 
 

Schlusswort:  Eine meditative Betrachtung des Gedichtes Wanderer 

(publiziert 1917) von Antonio Machado (1875-1939), von Manfred Gröber, 

Bodo Bischof und Detlef Streich 

Caminante (Wanderer) (Übersetzung Manfred Gröber im Dez. 2025 auf der Basis der 

Übersetzung von Lothar Eder) 

Wanderer, deine Spuren  

sind der Weg, und sonst nichts; 

Wanderer, es gibt keinen Weg, 

den Weg entwirft man im Gehen. 

Im Gehen entwirft man den Weg, 

und wendet man den Blick zurück  

wird jener Pfad sichtbar, 

den man niemals mehr beschreiten kann. 

Wanderer, es gibt keinen Weg, 

sondern nur zerrinnende Spuren im Meer. 

Der Mensch wird ungefragt und ohne sein Zutun in eine weglos vor ihm ausgebreitete Welt 

hineingeboren, die er vorfindet, ohne sie selbst geschaffen zu haben. Er muss sich in ihr 

orientieren lernen, um seinen persönlichen Weg in dieser determinierten äußerlichen 

Wirklichkeit einer komplexen physischen, metaphysischen, psychischen und sozialen Realität 

selbständig zu finden. In diesem Geworfen- und Ausgesetzt-Sein in die zunächst 

unbegreifbare Welt von Gegenständen, Situationen und den damit verbundenen Prozessen 

liegt kein offener oder klarer Weg vor ihm. Es gilt, die eigene Wirksamkeit innerhalb dieser 

ihn umgebenden Wirklichkeit aktiv in eigene Initiativen umzusetzen, um Möglichkeiten für 

einen für ihn erst noch entstehenden Weg zu eröffnen. Er und jeder geborene Mensch wird 

diesen Weg entdecken müssen und  am Ende des Weges sogar die fatale Gewissheit des 

eigenen spurlosen Vergehens willig oder  widerwillig anerkennen und akzeptieren müssen. 

Von diesem Weg zwischen den Polen Geburt und Tod handelt der hier vorliegende lyrische 

Text mit dem Bild des Wanderers von Antonio Machado. 

Lyrik ist aber selten präzise in dem Sinne, dass sie etwas "auf den Punkt" bringt. Die in einem 

Gedicht formulierten Gedanken sind nicht immer konvergent, sondern meist divergent, sie 

eröffnen semantische Räume, ja Landschaften und Assoziationen, die vom Leser aufgedeckt 

und in seine eigene (Gedanken-) Welt hineingenommen oder aber - als unbrauchbar 

eingeordnet - verworfen werden können. Der erste Raum des Textes ist ein offensichtlich 

terrestrischer, in den wir und jeder Mensch hineingeboren wurden, am Schluss aber führt 

Machado die Raum-Metapher von einer begrenzten, überschaubaren Welt zu der Imagination 

eines unbegrenzten, unfassbaren Raums ins quasi unendliche und immer bewegte Meer, in 

dem dann alle Spuren des zuvor gelebten Lebens sich auflösen und wie ein  flüchtiger Hauch 

vergehen. 

Dazwischen aber liegt das Leben des ins Sein hineingeworfenen Menschen.  Das Gedicht 

mahnt und ermutigt den Gehenden  zur freien Selbstgestaltung der eigenen, individuellen 



7 
 

Existenz auf dem Weg,  der aber – nicht vorgezeichnet - erst dann entsteht, wenn man selber 

geht. Auf diesem Weg ist nichts festgeschrieben, sondern Vieles wandelbar, er wird 

entworfen und wieder verworfen, denn „den Weg entwirft man im Gehen / Im Gehen entwirft 

man den Weg.“ Man kann sich auch wieder gegen eine zuvor als notwendig eingeschlagene 

Richtung entscheiden. Durch die freie Umstellung der Worte Weg und Gehen im Gedicht und 

die damit verbundene unterschiedliche Akzentuierung werden Weg und Gehen mit einem 

großen semantisch-metaphorischen Horizont stark und wechselseitig aufeinander bezogen.  

Einmal auf diesen Weg des Lebens gestellt, kann man nicht mehr stehen bleiben. Spuren 

entstehen immer, auch wenn man scheinbar auf der Stelle tritt. Auf diesem Weg existiert für 

den Menschen zumindest potentiell die persönliche Freiheit, unabhängig von außen eigene 

und weichenstellende Entscheidungen zu treffen und die Freiheit, sie wieder zurückzunehmen 

und eine andere, neue Richtung einzuschlagen. Nichts ist also im Gegensatz zu einem 

terrestrischen Wanderweg fest vorgezeichnet oder statisch, alles ist und bleibt in stetiger 

Bewegung, sprich Veränderung. 

Aber unsere Handlungen sind auf dem Weg bereits vorgeprägt durch Einflüsse unserer Eltern, 

Verwandten, Lehrer und Mitmenschen, die Spuren in uns hinterlassen haben, wie auch wir 

mit unseren Handlungen  Spuren in den uns umgebenden Menschen, absichtlich oder 

unabsichtlich, hinterlassen. Jede unserer Äußerungen, Verhaltensweisen, mitgeteilten 

Erkenntnisse, Überlegungen, Aktionen und Reaktionen, künstlerischen Ausdrucksformen, 

Sympathien oder Antipathien, Lob und Tadeln, Vorurteilen, Urteilen und Haltungen  etc. sind 

Bewegungen oder Nichtbewegungen, die Eindrücke und somit Spuren bei anderen Menschen 

erzeugen. Diese Spuren können nachwirken und durchaus prägend sein. Nur eine 

Bewegung/Handlung von uns kann  das Potential haben, weitere Bewegungen  in  anderen 

Menschen hervorzurufen und ihren Weg maßgeblich zu beeinflussen, positiv wie negativ. 

Das Gedicht selbst bleibt jedoch in der Selbstbezogenheit des Wanderers stehen und lässt 

diese Einwirkungen auf uns oder von uns auf Andere außer Acht. Soziale Bezugnahmen 

und/oder Wechselwirkungen mit anderen Personen werden nicht thematisiert, obwohl das 

einzigartige, nicht wiederholbare und im eigenen Ich verborgene Selbst sich erst wirklich 

definiert in der Wechselbeziehung mit anderen Menschen und deren Innen-Welten. Der 

Mensch geht und existiert nicht für sich allein, sondern erlebt sich - wie in einem Spiegel - in 

den auf ihn kommenden Verhaltensreflexionen der ihn umgebenden Mitmenschen. Darauf 

wiederum selbst reagierend, wenn der Mensch reif genug für diese Wahrnehmungen ist,  lernt 

und reift er an und mit ihnen und auch durch sie, so wie sie auch durch ihn.  

Das ist  der Prozess, der jeden Menschen lebenslang begleitet, bewusst oder unbewusst, 

gewollt oder ungewollt. Und „wendet man – dann irgendwann - im Leben den Blick zurück 

wird jener Pfad sichtbar“, den  man einst gegangen ist, „den man (aber) niemals mehr 

beschreiten kann.“  

Wie der abgeschossene Pfeil, der nicht mehr zurück zu holen ist, kann man zwar über die 

Erinnerungsspuren den gegangenen Pfad subjektiv für sich reflektieren, ändern aber kann man 

das einst Geschehene nicht mehr, sondern nur noch nach vorn ausgerichtet wieder einen 



8 
 

neuen Wegabschnitt entwerfen/entscheiden, der wiederum erst beim Gehen entstehen werden 

wird , solange man sich selbst noch mental und psychisch bewegen kann. 

Was dann am Ende von uns bleibt sind meist nur flüchtige Spuren im unendlichen Meer des 

vielfältig Seienden. Jede noch so große persönliche Leistung, auch z.B. in künstlerischen 

Werken,  ist in letzter Konsequenz im Angesicht des Todes auch nicht mehr als die einst 

scheinbar kleine liebevolle Zuwendung  einem Menschen gegenüber, der sie genau in diesem 

Moment unbedingt brauchte. Ein großartiger Maler oder Komponist hinterlässt zwar über 

Generationen hinweg eindrucksstarke und wegweisende Werke, aber auch die unbemerkt 

bleibenden Worte und Taten  einer Krankenschwester, eines Lehrers oder andrer Personen bei 

der Begleitung eines menschlichen Lebens sind Spuren, die jeder Mensch in seinem Alltag 

erzeugt und hinterlässt. Beide Spuren können wertvoll sein und müssen nicht gegeneinander 

abgewogen werden, denn mit dem Dahinscheiden des menschlichen Lebens und dem damit 

verbundenen Prozess nivellieren sich im Augenblick des menschlichen Vergehens und 

Ausscheidens aus allem Seienden diese zeitlebens als gravierend angesehenen Unterschiede. 

Im Gedicht von Machado werden diese individuellen Weg-Spuren aber weder angesprochen, 

noch differenziert erläutert, spezifiziert oder  bewertet, sicher mit Bedacht.  Bewertungen 

ordnen sich oft den jeweiligen gesellschaftlich-kulturellen und politischen Vorgaben unter, 

die sich mit der Zeit und sich ändernden Zeit-Verhältnissen durchaus wandeln können und 

somit nur begrenzt Gültigkeit haben. Machados Charakterisierung der individuellen Existenz 

im menschlichen Leben als  ein erst beim Gehen  entstehender und immer neu zu 

entscheidender Weg ist dabei eine radikale Reduzierung und elementare Ausrichtung der 

menschlichen  Existenz auf das jeweils eigene Leben an sich, ohne inhaltliche 

Spezifizierungen oder gar Bewertungen des Handelns im Sinne von Gut oder Böse . 

Kategorisierungen dieser Art entstehen oft  durch eine verkürzt dichotome Betrachtung des 

Geschehens und können in zweifelhaften, durch Indizien oder Hörensagen begleiteten Fällen 

in den Urteilen darüber,  niemals  angemessen sein, das kritisierte  menschliches Verhalten 

wirklich  zu bewerten. Oft sind Be- oder Verurteilungen der Handlungen einer Person auch 

Ausdruck subjektiv geprägter persönlicher Ansichten, die einem spezifischen sozial-

politischen Umfeld oder eingeengten moralischen Normierungen unterliegen. Auch 

persönliche Selbstrechtfertigungen für das eigene Handeln gegenüber den Handlungen des 

Anderen können der Grund sein, Mitmenschen  extrem subjektiv zu verurteilen. Als Beispiele 

dafür seien stellvertretend die verschiedenen Haltungen - bis hin zur Kriminalisierung - zur 

Homosexualität oder der Freiheit der Meinung des Einzelnen gegenüber einem politisch 

unterdrückenden System als pars pro toto genannt. 

Machado spricht diese von Zeitgeist und Gesellschaft bedingten Abhängigkeiten des Lebens 

aber auch nicht an, sondern er skizziert mit scheinbar einfachen Worten, quasi übergeordnet 

und radikal auf das Wesentliche reduziert, die zumindest potentielle Entscheidungsfreiheit im 

Leben und  Handeln sich selbst und anderen Menschen gegenüber mit den Worten: Es gibt 

keinen Weg, der Weg entsteht beim Gehen, beim Gehen entsteht der Weg. Das gelebte Leben  des 

Menschen erweist sich dann am Ende  nur noch als flüchtige Spur im stets sich vollziehenden 

Kreislauf und  Wechsel des Kommens und Gehens. Bis zum Ende des Weges aber  postuliert 



9 
 

er den Menschen  als einen Wanderer, der  sich innerhalb der eigenen Freiheit entscheiden kann 

und der damit sich selbst und anderen gegenüber ein eigenverantwortlich handelndes ICH ist. 

Angemerkt sei, dass es aber tragische Fälle gibt, wo Menschen keine faktische Freiheit mehr 

haben, weil sie in Anstalten leben müssen, die ihnen das verunmöglichen. Es gibt außerdem 

Menschen, deren Wahrnehmungs- und Beurteilungsfähigkeit so geschwunden ist, dass sie mit 

ihrer Umwelt nicht mehr adäquat umgehen können.  Ebenso können psychische Belastungen 

die Aussicht versperren. Auch im uns umgebenden realen Weltgeschehen gibt es diese ideale 

Freiheit nicht, persönliche Entscheidungen überall und immer  nach eigenem Wunsch zu 

treffen, weil die "reale" Welt zwingend Grenzen setzt, die den Menschen, zwangsläufig 

einengen und in  seinem Handeln begrenzen.  Daher ist die Entscheidungsfreiheit des 

Einzelnen immer nur als eine mögliche, stets relative Potentialität der scheinbar offen 

gegebenen Möglichkeiten im Rahmen des eigenen individuellen Lebens anzusehen. 

Deswegen ist der Weg des einen Menschen gegenüber dem Weg anderer Menschen wenig bis 

gar nicht  vergleichbar. 

Das Leben ist aber und bleibt in jedem Fall eine ständige Bewegung in Raum und Zeit ohne 

Stillstand. Die inhärent potentielle Veränderlichkeit und die Plastizität des eigenen Gehirns 

und der persönlichen Existenz ist dabei ein Tatbestand, der es jedem Menschen ohne 

Ausflüchte zu einer statisch fixierten Beharrlichkeit (ich bin eben so) potentiell fast immer 

ermöglicht, seine Positionierungen, Verhaltens- und Denkweisen im eigenen Alltag und Sein 

auch in den unterschiedlich bestimmenden Systemen zu überdenken und ggf. zu korrigieren.  

Möglicherweise schreckt die zweimalige  Formulierung im Text,  „Wanderer, es gibt keinen 

Weg“, - Unsicherheit erzeugend – aber davon ab, sich gedanklich und physisch zu bewegen, 

sich auf den Weg zu begeben. Andererseits steckt aber in dieser Formulierung die Hoffnung, 

dass eben nicht die von außen ständig an den Menschen herangebrachten Forderungen zu 

erfüllen sind oder er unlösbare Situationen meistern muss, um weiter gehen zu können, 

sondern dass er, unabhängig von diesen vermeintlichen Notwendigkeiten, dennoch beim 

Gehen seinen eigenen Weg entwirft/entscheidet und er sich nicht  in das Schema der 

Erwartungen Anderer pressen lassen muss. 

Vielleicht ist das eine der Hauptaufgaben des Menschen, das gegebene Geschenk des Lebens 

auf dem persönlichen Weg, der beim Gehen entsteht, zwar in Übereinstimmung mit, aber 

nicht gegen seine Mitmenschen mit Sinnhaftigkeit zu versehen, dabei aber auch nicht die für 

ihn unbedingt notwendige  Wertschätzung des „Selbst sein Dürfens“ vernachlässigt oder gar 

ignoriert. Diese Aufgabe stellt sich jedem Menschen im Leben tagtäglich und  hört erst dann 

auf, wenn das individuelle Sein letztlich wie „zerrinnende Spuren im Meer“ enden wird.   



10 
 

  

 

 

 

    

 

https://media.istockphoto.com/photos/man-footsteps-on-the-beach-going-toward-the-sea-orange-sunrise-shot-picture-id1179507327?k=20&m=1179507327&s=612x612&w=0&h=oGD_gZseLt9HKqcrtK3QYMW4YQYtSGprj3yZHq-bMos=

