Tinguely: ,, Es bewegt sich alles, Stillstand gibt es nicht.“ Eine kontemplative
Erdrterung zur Suche auf dem Weg zu sich selbst (Detlef Streich, Fassung vom
3.1.2026)

e

»,Enger und weiter Horizont”, Skulptur von Martin Buchard auf der Ehinger Alb, siehe Bilder mit
Beschreibung: Lebens-Horizont-Weg — Atelier Burchard (atelier-burchard.de)

> Gehen ist Magie: Der Besinnungsweg auf der Ehinger Alb | Reisemagazin HolidayCheck

Thesen:
Der Weg ist das Ziel (?)

trifft als Maxime fur Westeuropéer nicht zu. Wir leben nicht nur im Augenblick und kénnen
nicht ohne Winsche und Begehren in die Zukunft gehen. Sondern wir haben Ziele und
Vorstellungen und streben sie teleologisch an, miissen aber auch damit leben lernen, dass wir
Vieles nicht oder nicht mehr erreichen kdnnen. Unser Weg kann also nicht von den uns
angehenden, vielféaltigen Bedingungen, die unser Leben begleiten und den personlichen
Wiinschen entkontextualisiert werden, ohne unser genuin westliches Menschsein zu
ignorieren.

Der Weg entsteht beim Gehen (?)

trifft zwar grundsétzlich zu, weil wir bei auftretenden Stérungen unsere oft genau
strukturierten Vorplanungen und Winsche immer wieder korrigieren und Entscheidungen neu
treffen mussen zwischen A oder B und vielleicht noch C, weil unsere Ziele nicht mehr wie
vormals gedacht erreicht werden kdnnen. Aber wirklich richtungsweisende und
lebensverédndernde Weichenumstellungen finden dabei im Leben - wenn iberhaupt - nur sehr

1


https://atelier-burchard.de/lebens-horizont-weg/
https://www.holidaycheck.de/away/gehen-ist-magie

selten statt. Das Bild des ,,entstehenden Weges* suggeriert zudem bei anderer Lesart
unterschwellig, dass wir jederzeit die Richtung unseres Weges nach Belieben andern kénnten.
Dies ist aber nur theoretisch der Fall, denn, um es einfach auszudriicken: Aus unserer Haut
kdnnen wir nicht heraus. Wohl aber kdnnen Ereignisse auf uns zukommen — innerliche wie
auBerliche -, die in Folge als Konfrontation mit der bisherigen Vorstellung von uns selbst und
unserer gewunschten Zukunft zwingend ein vielleicht radikales Umdenken erforderlich
machen. Nicht in jedem Fall gelingt das, das Leben kann auch an innerlichen und &uRerlichen
Gegebenheiten scheitern.

Dafiir gibt es Grunde und Ursachen.
Antithesen:

Der Weg der meisten Menschen kann nicht in unbedingter Freiheit gegangen werden, sondern
ist eingeschréankt durch die sozialen dufReren Bedingungen und individuelle Maximen bzw.
gelernten Verhaltensmuster und bisher gemachten Lern- und Lebenserfahrungen, besonders in
den ersten sechs Lebensjahren, in denen sich der Charakter des eigenen Ichs formt. Nur
innerhalb dieser im Gehirn verankerten konstitutiven psychischen Varietiten des
individuellen Seins konnen Entscheidungen getroffen werden, die in den bestehenden
Rahmenbedingungen zur Disposition stehen. Dabei handeln wir teils spontan, teils planerisch.
Manche Entscheidungen kénnen rational durch Giterabwégungen tberlegt entschieden
werden, andere sind intuitiv, impulsiv und von Gefiihlen geleitet/bestimmt und mitunter sogar
wenig bis gar nicht rational begriindet. Eine zweite Determinante unseres Handelns ist
genetisch bedingt. Zwei Geschwister mit durchaus &hnlicher Sozialisation kdnnen dennoch
unterschiedliche Charaktere und Verhaltensmuster entwickeln. Auch Emotionen begleiten uns
dabei, ahnlich steuernd wie die meist auch nicht bewusst wahrgenommene Musik in einem
Film, die uns erst gefiihlsmaRig miterleben lasst, was in der Szene im Bild gezeigt wird.
Ahnliches geschieht auf unserm Weg im Gehirn.

Anders ausgedriickt: Der Horizont eines Frosches im Brunnen ist begrenzt durch den
Brunnenrand und l&sst nur einen kleinen Ausblick auf die Welt zu. Die riesige weite Welt in
all ihren Dimensionen wird er nie wahrnehmen kdnnen.

Der Mensch aber ist kein Frosch, sondern sich seiner eigenen Existenz und damit
verbundenen Begrenztheit bewusst und somit in der Lage, sich tber diese ihm mitgegebene
Begrenztheit hinaus weiter zu entwickeln.

Fakt ist: Jedes menschliche Gehirn verarbeitet - nicht vom Bewusstsein gesteuert - permanent
alle dem Menschen begegnenden Situationen der ihn umgebenden Wirklichkeit und bewertet
sie dabei augenblicklich als richtig oder falsch, als positiv oder negativ, als gefahrlich oder
ungefahrlich und fiigt sie zu einem ,,Bild“ zusammen. Diese Bewertung bestimmt, was wir
im Augenblick oder in Folge tun oder lassen und begleitend fuihlen, nicht die Wirklichkeit
oder Situationen an sich, die phdnomenologisch in ihrer differenzierten Komplexitat niemals
umfanglich wahrgenommen werden kann. Das fiihrt zu Handlungen, die teils strategisch und
teils spontan emotional erfolgen, manchmal aber auch durch situativ entstehende
Uberforderungen derart Angst erzeugend sind, dass der Betroffene aus seiner Gemiits- und

2



Geflhlslage nicht mehr herausfinden kann, sich gedanklich im Kreis bewegt und im Handeln
vollig blockiert ist.

Ein Traumbild: Man steht an einem kleinen See und sieht in kurzer Entfernung Menschen von
rechts nach links quer tber den See zum anderen Ufer schwimmen. Ich entscheide, das auch
zu wollen und springe von meiner Seite aus mit einem Kopfsprung ins Wasser. Im Wasser
merke ich, dass ich in einem Gewirr von Pflanzen und sehr vielen grof3en, grauen und
glitschigen Fischen stecke (von aufRen nicht zu sehen) und will zur Schwimmstrecke laufen,
stecke dabei aber bis zu den Knien im Schlamm.

Das Wasser ist hier das Bild fir das im Hirn tief verankerte Unbewusste und letztlich die
subjektive Subsumierung aller bisherigen Erlebnisse, die teils Angst erzeugend, teils
euphorisierend das Handeln bestimmen und damit das Leben und die zu treffenden
Entscheidungen steuern. Das Gehirn ist dabei permanent mit den umgebenden Kontexten im
Austausch und trifft Bewertungen, die die Entscheidungen, etwas zu tun oder zu unterlassen,
sich an etwas zu binden oder davon zu trennen, zu lachen oder zu weinen, unbemerkt
bestimmen.

Diese unbewusst sich vollziehende Bewertung des Gehirns wird nur dann zumindest
teilweise steuerbar, wenn der Mensch sich der inneren Ursachen seiner grundlegenden
Entscheidungsmechanismen durch aktive Reflektion und Hinterfragung analytisch bewusst
wird. Nur dann koénnen die von frihester Kindheit an und auch spater eingepragten Ursachen
der bestehenden Verhaltensmuster, die teilweise sogar kontraproduktiv und lebensfeindlich
sein konnen, durch eine introspektive Analyse — meist unter therapeutischer Begleitung - in
sinnvolle Verhaltensstrategien umgewandelt werden. Wenn es dabei dann um Veranderungen
des inneren Selbst geht, ist das eine anstrengende Arbeit, bisherige Ansichten, Haltungen oder
auch nur Gewohntes loszulassen, obwohl es den eigenen Weg zu sich selbst behindert oder
sogar verunmdglicht. Die Erkenntnis der Notwendigkeit, sich auf einen neuen Weg begeben
zu mussen, kommt aber nur in kleinen Schritten, kann nicht erzwungen werden, sondern setzt
sich, im besten Fall, nur langsam durch - Sackgassen und Irrwege inbegriffen! Dieser Weg ist
dann aber kein Mussen, das ware ein dul3erlicher Zwang, sondern ist ein eigenes Wollen von
innen heraus auf Grund zuvor gewonnener Erkenntnisse.

Das Gehirn mit den gewohnten Denk- und Gefiihlsbahnen und damit auch das Handeln und
gesamte Menschsein ist aber gliicklicher Weise keinesfalls statisch, sondern tatséchlich
plastisch und damit wandelbar. Besonders in Beziehungen mit Menschen, mit denen wir
enger verbunden sind, sind die bisherigen Reiz-Reaktionsmuster der neuronalen Hauptstralien
des Gehirns durchaus wandelbar, und dies auch ohne direktes Wollen, z.B. durch spontanes
Verliebt-Sein. Dadurch kdnnen sich das eigene Bewusstsein erweiternde Erlebnis-,
Gedanken- und Gefuhlsraume erdffnen, von denen man bislang nicht einmal wusste, dass sie
uberhaupt existieren oder flr das eigene Leben relevant sein kénnen. Auch konventionelle
und durch Gruppenzwang religiéser Art indoktrinierte Setzungen aus der Kindheit, die den
Horizont begrenzen und dadurch kreative Handlungs- und Lebensfreiheiten behindernd
einschranken, lassen sich aufbrechen, ebenso spontan auftretende (irrationale) Angste, die
Uber bestimmte Ereignisse die eigene Lebenskraft vollstandig lahmen kénnen.



In diesem Prozess kann sich der eigene Horizont erweitern: Was vorher unsichtbar,
unbemerkt oder gar unerfahrbar war, kann durch die eigene Bewegung in Zeit und Raum und
besonders innerhalb persdnlicher Beziehungen neue Wahrnehmungen, Gefiihlszulassungen
und in Folge Reaktionsmoglichkeiten entstehen lassen. In wieweit hier auch genetisch
determiniertes Verhalten verénderbar ist, kann nicht beantwortet werden, da die Grenzen
zwischen genetisch bedingten und psychisch erworbenen Handlungsmustern oder Strategien
nicht eindeutig festzumachen sind.

Noch ein weiteres beeinflusst kann das menschliche Verhalten wesentlich beeinflussen:

Die Kriimmung der Erde ermdglicht es, in der Ebene ca. 40 km weit zu sehen. Wieweit aber
lasst sich der eigene Weg im Leben wirklich vorausschauen? Der Mensch, als soziales Wesen
in einem offenen System verstanden, lebt immer in starken und schwachen
Wechselwirkungen in und mit seiner direkten Umgebung. Dieses Geschehen wird durch
maogliche kontingente Ereignisse in der Zukunft — von lat. contingentia: ,,das, was passiert®,
,,der Zufall - nicht vorausschaubar. Sie stellen immer eine risikobehaftete Herausforderung
und potentielle Bedrohung dar! Das menschliche Sein ist somit einerseits eine mégliche
Quelle der Freiheit und Freude, gleichzeitig auch stets der Gefahr einer substanziellen
Bedrohung ausgeliefert. Es gehdren ein wacher Geist und die Bereitschaft zur Veranderung
dazu, diesen Prozess vom anfanglich engen und einfachen Horizont des Kindes im Laufe der
Jahre differenziert auszuweiten und sich auf die innerlich und &uRerlich einwirkenden und
bedrohlich auftretenden Unscharfen im personlichen Leben einzulassen und ihnen entgegen
zu treten.

Conclusio:

Das Leben ist nach diesem Erlduterungen folglich kein bloRes ,,Wandern von einemTag zum
andern®, sondern Arbeit an und mit oder sogar gegen sich selbst in den eigenen
Verhaltensmustern. Es verlangt mitunter ein entschiedenes Handeln auf unerwartete
Zwischenrufe, Stolpersteine, kontingente Ereignisse oder Widerfahrnisse, die den Menschen
direkt und unbedingt betreffen. Geburt und Tod sind die Pole, zwischen denen das Leben
prozesshaft stattfindet. Was aber und wie wird der eigene Weg sein, wenn ein bislang stabil
geglaubtes Leben fragil wird, z.B. durch eine lebensbedrohliche Erkrankung des
Lebenspartners, eine wodurch auch immer gescheiterte Existenz, beziehungsbedingte
Probleme mit Partnern oder Kindern, oder wenn ein bislang fest verinnerlichtes
Glaubenssytem, was einem zuvor moralischen und ethischen Halt gab, zerbricht?

Wer bin ich also, wenn ich durch Einbriiche in mein Leben nicht mehr der bin, der ich bis
eben noch war? Wie werden Entscheidungen ausfallen, wenn sich meine
Bewertungskriterien, meine Sicht auf das mich Umgebende veréndert hat und sich dadurch
auch mein eigenes Verhalten? Andert sich womdglich auch mein Leben und/oder mein Ich?
Bin ICH dann ein anderer, oder handle ich nur anders? Andert sich dann auch mein Sein an
sich und in der mich umgebenden Wirklichkeit?

Mit diesen Fragen zur eigenen Identititsproblematik miinden die anfangs zitierten und eher
schlichten Aphorismen zum Weg des Menschen ins wirklich eigene und eigenverantwortete

Leben, und es wird - je nach personlicher Ausrichtung - in religidse, psychologische,
4



anthroposophische oder philosophische Felder der Neuorientierung gehen, in denen nach
Antworten gesucht werden kann. Aber auch diese neuen Orientierungen kdnnten, wenn die
Suche nur oberfl&chlich ist und das eigene, innere Sein nicht wirklich beriihrt, noch
auferhalb des eigenen Selbst bleiben. Das sich potentiell neu zu entwickelnde Ich-Gefiihl
bedingt notwendiger Weise, dass der Mensch all seine eigene Kreativitat und Produktivitét
jenseits aller bisherigen Konformitéat und Angepasstheit entdeckt und dabei dann zu der
personlichen Freiheit findet, er selbst sein zu dirfen und zu kénnen, und in Folge sich selbst
als das Zentrum und Subjekt empfindet und sich nicht mehr als Objekt der Interessen anderer
zu Handlungen verpflichtet fuhlt. Dazu ,, gehdrt auch das Prinzip, dass es keine héhere
Macht als dieses einzigartige individuelle Selbst gibt, dass der Mensch Mittelpunkt und Zweck
seines Lebens ist und dass das Wachstum und die Realisierung der Individualitéat des
Menschen ein Ziel ist, das niemals irgendwelchen Zwecken untergeordnet werden kann, die
angeblich noch wertvoller sind. *“ Quelle: Erich Fromm (2000) Authentisch leben, S. 59 ff.

Bei dieser Arbeit, bei der der Mensch entdecken kann, ,,was ihn unbedingt angeht* (Paul
Tillich) und dabei selbst aktiv werdend ,,all seine emotionalen und intellektuellen
Maoglichkeiten handelnd zum Ausdruck bringt “(Fromm a.a.0.), kommt es aber vor allem auf
den Prozess selbst an, und nicht oder weniger auf ein moglicher Weise konkret angestrebtes
Ziel oder Resultat der Bemiihungen (was sogar hinderlich sein kann, weil es die prinzipielle
Offenheit des neuen Weges einengt).

Diese Suche des Weges zu sich selbst kann einem niemand abnehmen, wohl aber kann und
darf man sich auf diesem Weg begleiten lassen von vertrauten Mitmenschen, Partnern,
Freunden oder qualifizierten Therapeuten, wenn man sich ihnen vertrauensvoll 6ffnen und
mitteilen kann und sie die VVoraussetzung mit sich bringen, den Anderen in seinem Sein ohne
eigene Uberheblichkeit anzunehmen und ihn auf diesem Weg unterstiitzend zu begleiten.

Abgeschlossen wird dieser Prozess, diese Reise zu sich selbst im Sinne einer Suche nach der
Essenz des eigenen Seins jedoch nie sein, denn solange der Mensch (oder: sein Selbst, der
eigene Geist, das Gehirn, die Psyche, die Seele - man bezeichne das, was jeden Menschen
neben seiner eindeutig physischen Existenz dartiber hinaus individuell wirklich ausmacht und
angeht, je nach eigenem Blickwinkel wie auch immer) diesen Weg gehen kann, wird sich der
eigene Horizont mit dem Blick auf sich selbst und auf seine Mitmenschen, auf Vieles, was
ihn umgibt, vielleicht weiten, aber es werden die Fragen und mit ihnen ,,des Lebens Ruf an
uns niemals enden! (Hesse), denn

,,es bewegt sich alles, Stillstand gibt es nicht. Lasst Euch nicht von Gberlebten
Zeitbegriffen beherrschen. [...] Hort auf, der Verdnderlichkeit zu widerstehen. [...]
Gebt es auf, immer wieder ,, Werte*“ aufzustellen, die doch in sich zusammenfallen.

[...] Lasst es sein, Kathedralen und Pyramiden aufzubauen, die zerbrockeln wie
Zuckerwerk. [...] Lebt im Jetzt, lebt auf und in der Zeit. [...]

Aus dem Manifest des Bewegungskinstlers Tinguely von 1959, Quelle: Tinguely
History | Museum Tinguely Basel



https://www.tinguely.ch/de/ahoy/mt-ahoy/tinguely-history/duesseldorf.html
https://www.tinguely.ch/de/ahoy/mt-ahoy/tinguely-history/duesseldorf.html

Schlusswort: Eine meditative Betrachtung des Gedichtes Wanderer
(publiziert 1917) von Antonio Machado (1875-1939), von Manfred Grober,
Bodo Bischof und Detlef Streich

Caminante (Wanderer) (Ubersetzung Manfred Grober im Dez. 2025 auf der Basis der
Ubersetzung von Lothar Eder)

Wanderer, deine Spuren

sind der Weg, und sonst nichts;
Wanderer, es gibt keinen Weg,

den Weg entwirft man im Gehen.

Im Gehen entwirft man den Weg,

und wendet man den Blick zurtick

wird jener Pfad sichtbar,

den man niemals mehr beschreiten kann.
Wanderer, es gibt keinen Weg,

sondern nur zerrinnende Spuren im Meer.

Der Mensch wird ungefragt und ohne sein Zutun in eine weglos vor ihm ausgebreitete Welt
hineingeboren, die er vorfindet, ohne sie selbst geschaffen zu haben. Er muss sich in ihr
orientieren lernen, um seinen personlichen Weg in dieser determinierten auRerlichen
Wirklichkeit einer komplexen physischen, metaphysischen, psychischen und sozialen Realitat
selbstandig zu finden. In diesem Geworfen- und Ausgesetzt-Sein in die zunachst
unbegreifbare Welt von Gegenstanden, Situationen und den damit verbundenen Prozessen
liegt kein offener oder klarer Weg vor ihm. Es gilt, die eigene Wirksamkeit innerhalb dieser
ihn umgebenden Wirklichkeit aktiv in eigene Initiativen umzusetzen, um Mdoglichkeiten fur
einen fiir ihn erst noch entstehenden Weg zu er6ffnen. Er und jeder geborene Mensch wird
diesen Weg entdecken miissen und am Ende des Weges sogar die fatale Gewissheit des
eigenen spurlosen Vergehens willig oder widerwillig anerkennen und akzeptieren missen.

Von diesem Weg zwischen den Polen Geburt und Tod handelt der hier vorliegende lyrische
Text mit dem Bild des Wanderers von Antonio Machado.

Lyrik ist aber selten prazise in dem Sinne, dass sie etwas "auf den Punkt" bringt. Die in einem
Gedicht formulierten Gedanken sind nicht immer konvergent, sondern meist divergent, sie
eroffnen semantische Raume, ja Landschaften und Assoziationen, die vom Leser aufgedeckt
und in seine eigene (Gedanken-) Welt hineingenommen oder aber - als unbrauchbar
eingeordnet - verworfen werden kénnen. Der erste Raum des Textes ist ein offensichtlich
terrestrischer, in den wir und jeder Mensch hineingeboren wurden, am Schluss aber fuhrt
Machado die Raum-Metapher von einer begrenzten, Gberschaubaren Welt zu der Imagination
eines unbegrenzten, unfassbaren Raums ins quasi unendliche und immer bewegte Meer, in
dem dann alle Spuren des zuvor gelebten Lebens sich auflésen und wie ein flichtiger Hauch
vergehen.

Dazwischen aber liegt das Leben des ins Sein hineingeworfenen Menschen. Das Gedicht
mahnt und ermutigt den Gehenden zur freien Selbstgestaltung der eigenen, individuellen

6



Existenz auf dem Weg, der aber — nicht vorgezeichnet - erst dann entsteht, wenn man selber
geht. Auf diesem Weg ist nichts festgeschrieben, sondern Vieles wandelbar, er wird
entworfen und wieder verworfen, denn ,,den Weg entwirft man im Gehen / Im Gehen entwirft
man den Weg. “ Man kann sich auch wieder gegen eine zuvor als notwendig eingeschlagene
Richtung entscheiden. Durch die freie Umstellung der Worte Weg und Gehen im Gedicht und
die damit verbundene unterschiedliche Akzentuierung werden Weg und Gehen mit einem
grolRen semantisch-metaphorischen Horizont stark und wechselseitig aufeinander bezogen.

Einmal auf diesen Weg des Lebens gestellt, kann man nicht mehr stehen bleiben. Spuren
entstehen immer, auch wenn man scheinbar auf der Stelle tritt. Auf diesem Weg existiert fiir
den Menschen zumindest potentiell die personliche Freiheit, unabhéngig von auRen eigene
und weichenstellende Entscheidungen zu treffen und die Freiheit, sie wieder zuriickzunehmen
und eine andere, neue Richtung einzuschlagen. Nichts ist also im Gegensatz zu einem
terrestrischen Wanderweg fest vorgezeichnet oder statisch, alles ist und bleibt in stetiger
Bewegung, sprich Veranderung.

Aber unsere Handlungen sind auf dem Weg bereits vorgepréagt durch Einfllisse unserer Eltern,
Verwandten, Lehrer und Mitmenschen, die Spuren in uns hinterlassen haben, wie auch wir
mit unseren Handlungen Spuren in den uns umgebenden Menschen, absichtlich oder
unabsichtlich, hinterlassen. Jede unserer AuBerungen, Verhaltensweisen, mitgeteilten
Erkenntnisse, Uberlegungen, Aktionen und Reaktionen, kiinstlerischen Ausdrucksformen,
Sympathien oder Antipathien, Lob und Tadeln, VVorurteilen, Urteilen und Haltungen etc. sind
Bewegungen oder Nichtbewegungen, die Eindriicke und somit Spuren bei anderen Menschen
erzeugen. Diese Spuren kdnnen nachwirken und durchaus pragend sein. Nur eine
Bewegung/Handlung von uns kann das Potential haben, weitere Bewegungen in anderen
Menschen hervorzurufen und ihren Weg maRgeblich zu beeinflussen, positiv wie negativ.

Das Gedicht selbst bleibt jedoch in der Selbstbezogenheit des Wanderers stehen und lasst
diese Einwirkungen auf uns oder von uns auf Andere auRer Acht. Soziale Bezugnahmen
und/oder Wechselwirkungen mit anderen Personen werden nicht thematisiert, obwohl das
einzigartige, nicht wiederholbare und im eigenen Ich verborgene Selbst sich erst wirklich
definiert in der Wechselbeziehung mit anderen Menschen und deren Innen-Welten. Der
Mensch geht und existiert nicht fur sich allein, sondern erlebt sich - wie in einem Spiegel - in
den auf ihn kommenden Verhaltensreflexionen der ihn umgebenden Mitmenschen. Darauf
wiederum selbst reagierend, wenn der Mensch reif genug fiir diese Wahrnehmungen ist, lernt
und reift er an und mit ihnen und auch durch sie, so wie sie auch durch ihn.

Das ist der Prozess, der jeden Menschen lebenslang begleitet, bewusst oder unbewusst,
gewollt oder ungewollt. Und ,,wendet man — dann irgendwann - im Leben den Blick zurtick
wird jener Pfad sichtbar®, den man einst gegangen ist, ,,den man (aber) niemals mehr
beschreiten kann.*

Wie der abgeschossene Pfeil, der nicht mehr zuriick zu holen ist, kann man zwar Uber die
Erinnerungsspuren den gegangenen Pfad subjektiv fir sich reflektieren, andern aber kann man
das einst Geschehene nicht mehr, sondern nur noch nach vorn ausgerichtet wieder einen



neuen Wegabschnitt entwerfen/entscheiden, der wiederum erst beim Gehen entstehen werden
wird , solange man sich selbst noch mental und psychisch bewegen kann.

Was dann am Ende von uns bleibt sind meist nur fliichtige Spuren im unendlichen Meer des
vielféltig Seienden. Jede noch so groRe persdnliche Leistung, auch z.B. in kiinstlerischen
Werken, ist in letzter Konsequenz im Angesicht des Todes auch nicht mehr als die einst
scheinbar kleine liebevolle Zuwendung einem Menschen gegeniiber, der sie genau in diesem
Moment unbedingt brauchte. Ein groRartiger Maler oder Komponist hinterl&sst zwar Gber
Generationen hinweg eindrucksstarke und wegweisende Werke, aber auch die unbemerkt
bleibenden Worte und Taten einer Krankenschwester, eines Lehrers oder andrer Personen bei
der Begleitung eines menschlichen Lebens sind Spuren, die jeder Mensch in seinem Alltag
erzeugt und hinterlésst. Beide Spuren kénnen wertvoll sein und miissen nicht gegeneinander
abgewogen werden, denn mit dem Dahinscheiden des menschlichen Lebens und dem damit
verbundenen Prozess nivellieren sich im Augenblick des menschlichen Vergehens und
Ausscheidens aus allem Seienden diese zeitlebens als gravierend angesehenen Unterschiede.

Im Gedicht von Machado werden diese individuellen Weg-Spuren aber weder angesprochen,
noch differenziert erlautert, spezifiziert oder bewertet, sicher mit Bedacht. Bewertungen
ordnen sich oft den jeweiligen gesellschaftlich-kulturellen und politischen VVorgaben unter,
die sich mit der Zeit und sich &ndernden Zeit-Verhaltnissen durchaus wandeln kénnen und
somit nur begrenzt Gultigkeit haben. Machados Charakterisierung der individuellen Existenz
im menschlichen Leben als ein erst beim Gehen entstehender und immer neu zu
entscheidender Weg ist dabei eine radikale Reduzierung und elementare Ausrichtung der
menschlichen Existenz auf das jeweils eigene Leben an sich, ohne inhaltliche
Spezifizierungen oder gar Bewertungen des Handelns im Sinne von Gut oder Bose .

Kategorisierungen dieser Art entstehen oft durch eine verkdrzt dichotome Betrachtung des
Geschehens und kénnen in zweifelhaften, durch Indizien oder Horensagen begleiteten Féllen
in den Urteilen dartber, niemals angemessen sein, das kritisierte menschliches Verhalten
wirklich zu bewerten. Oft sind Be- oder Verurteilungen der Handlungen einer Person auch
Ausdruck subjektiv geprégter personlicher Ansichten, die einem spezifischen sozial-
politischen Umfeld oder eingeengten moralischen Normierungen unterliegen. Auch
personliche Selbstrechtfertigungen fiir das eigene Handeln gegeniiber den Handlungen des
Anderen kdnnen der Grund sein, Mitmenschen extrem subjektiv zu verurteilen. Als Beispiele
dafiir seien stellvertretend die verschiedenen Haltungen - bis hin zur Kriminalisierung - zur
Homosexualitat oder der Freiheit der Meinung des Einzelnen gegentber einem politisch
unterdriickenden System als pars pro toto genannt.

Machado spricht diese von Zeitgeist und Gesellschaft bedingten Abh&ngigkeiten des Lebens
aber auch nicht an, sondern er skizziert mit scheinbar einfachen Worten, quasi tUbergeordnet
und radikal auf das Wesentliche reduziert, die zumindest potentielle Entscheidungsfreiheit im
Leben und Handeln sich selbst und anderen Menschen gegentiber mit den Worten: Es gibt
keinen Weg, der Weg entsteht beim Gehen, beim Gehen entsteht der Weg. Das gelebte Leben des
Menschen erweist sich dann am Ende nur noch als flichtige Spur im stets sich vollziehenden
Kreislauf und Wechsel des Kommens und Gehens. Bis zum Ende des Weges aber postuliert



er den Menschen als einen Wanderer, der sich innerhalb der eigenen Freiheit entscheiden kann
und der damit sich selbst und anderen gegenber ein eigenverantwortlich handelndes ICH ist.

Angemerkt sei, dass es aber tragische Félle gibt, wo Menschen keine faktische Freiheit mehr
haben, weil sie in Anstalten leben mussen, die ihnen das verunmdglichen. Es gibt auRerdem
Menschen, deren Wahrnehmungs- und Beurteilungsfahigkeit so geschwunden ist, dass sie mit
ihrer Umwelt nicht mehr addquat umgehen kdnnen. Ebenso kdnnen psychische Belastungen
die Aussicht versperren. Auch im uns umgebenden realen Weltgeschehen gibt es diese ideale
Freiheit nicht, personliche Entscheidungen tberall und immer nach eigenem Wunsch zu
treffen, weil die "reale” Welt zwingend Grenzen setzt, die den Menschen, zwangslaufig
einengen und in seinem Handeln begrenzen. Daher ist die Entscheidungsfreiheit des
Einzelnen immer nur als eine mogliche, stets relative Potentialitat der scheinbar offen
gegebenen Mdoglichkeiten im Rahmen des eigenen individuellen Lebens anzusehen.
Deswegen ist der Weg des einen Menschen gegeniiber dem Weg anderer Menschen wenig bis
gar nicht vergleichbar.

Das Leben ist aber und bleibt in jedem Fall eine standige Bewegung in Raum und Zeit ohne
Stillstand. Die inharent potentielle Veranderlichkeit und die Plastizit4t des eigenen Gehirns
und der personlichen Existenz ist dabei ein Tatbestand, der es jedem Menschen ohne
Ausfliichte zu einer statisch fixierten Beharrlichkeit (ich bin eben so) potentiell fast immer
ermoglicht, seine Positionierungen, Verhaltens- und Denkweisen im eigenen Alltag und Sein
auch in den unterschiedlich bestimmenden Systemen zu tiberdenken und ggf. zu korrigieren.

Maoglicherweise schreckt die zweimalige Formulierung im Text, ,,Wanderer, es gibt keinen
Weg*, - Unsicherheit erzeugend — aber davon ab, sich gedanklich und physisch zu bewegen,
sich auf den Weg zu begeben. Andererseits steckt aber in dieser Formulierung die Hoffnung,
dass eben nicht die von auen standig an den Menschen herangebrachten Forderungen zu
erfullen sind oder er unlsbare Situationen meistern muss, um weiter gehen zu kdnnen,
sondern dass er, unabhéngig von diesen vermeintlichen Notwendigkeiten, dennoch beim
Gehen seinen eigenen Weg entwirft/entscheidet und er sich nicht in das Schema der
Erwartungen Anderer pressen lassen muss.

Vielleicht ist das eine der Hauptaufgaben des Menschen, das gegebene Geschenk des Lebens
auf dem personlichen Weg, der beim Gehen entsteht, zwar in Ubereinstimmung mit, aber

nicht gegen seine Mitmenschen mit Sinnhaftigkeit zu versehen, dabei aber auch nicht die fur
ihn unbedingt notwendige Wertschétzung des ,,Selbst sein Diirfens* vernachléssigt oder gar
ignoriert. Diese Aufgabe stellt sich jedem Menschen im Leben tagtaglich und hort erst dann

auf, wenn das individuelle Sein letztlich wie ,,zerrinnende Spuren im Meer* enden wird.



et R

10


https://media.istockphoto.com/photos/man-footsteps-on-the-beach-going-toward-the-sea-orange-sunrise-shot-picture-id1179507327?k=20&m=1179507327&s=612x612&w=0&h=oGD_gZseLt9HKqcrtK3QYMW4YQYtSGprj3yZHq-bMos=

